### 香港佛教聯合會 永義獎學金課程



# 佛說十善業道經大要略說

日期:29-06-2025

演慈法師 主講



## 十善業道經簡介





三、十善業道經的緣起

四、十善業道經的經題

五、十善業道經的內容

六、十善是德育的基礎









## 認識佛教教主—釋迦牟尼佛(一)



印度梵語佛陀、佛陀耶的簡稱,翻譯成中文是「智慧、覺悟」的意思。 一個對人生和宇宙眞相徹底通達明瞭的人,便稱之為佛。 佛教教主釋迦牟尼佛,出生於公元前623年(距今2649年),是古印 度迦毗羅國的王太子,父王名叫淨飯王,母后名叫摩耶夫人。 十六歲娶妻,名耶輸陀羅。





### 認識佛教教主一釋迦牟尼佛(二)



因感人世間有生、老、病、死種種的苦惱,為解除自己和他人的苦惱,在十九歲時,捨棄了王位的尊榮,出家修道。經過六年的刻苦修行、靜坐,苦心參究,才徹悟了宇宙人生的眞理,證悟成佛。成佛之後,周遊五印度,說法教人,達四十九年之久。所以,釋迦牟尼佛是歷史上存在的眞實人物,並不是想像中的神話人物,不是飄渺的神,而是一位義務的社會教育工作者。





## 認識佛教教主一釋迦牟尼佛(三)



佛教教主釋迦牟尼是由人修行而成的。

佛說:「一切眾生皆有佛性,有佛性者皆可成佛。」

佛陀教化眾生,希望一切眾生都成佛。







## 認識佛教教主—釋迦牟尼佛(四)



佛一梵語佛陀耶,華譯:「覺者、智者」。對宇宙人生的真相徹底覺

悟了,超越煩惱,解脫自在的聖者。稱之謂「佛」或世尊。

佛陀是自覺、覺他、三覺圓滿的聖者。

自覺一自己覺悟。

覺他—教化眾生, 令他覺悟。

三覺圓滿一自覺、覺他的程度都達到圓滿。







## 佛法: 佛法就是佛教的教義



佛者,覺也。釋迦牟尼佛四十餘年教化眾生所說的言教真理,又:能令人聽聞而得覺悟,稱謂「佛法」。





### 專用名相略介(一)

- □菩薩─也是梵語的音譯,華譯「覺有情」,覺悟的有情眾生。
- □ 聽聞佛法後,對人生真理有所覺悟,而受法益。因而有志修行,
  - 是「對宇宙人生的真相正在求覺悟者」。
- □ 菩薩不但自己覺悟,還能主動幫助一切眾生覺悟。希望眾生也能 受益覺悟離苦得樂。是自覺、覺他的修行者。菩薩也有相當程度 的智慧和覺悟,但還沒圓滿,若圓滿即稱為佛。
- □ 簡要說:菩薩是覺悟的有情眾生,自覺、覺他,上求佛道,下化 眾生的修行者。



## 專用名相略介(二)

- □「摩訶薩」,即大菩薩意思,即資深的菩薩。
- □ 聲聞阿羅漢─聽聞佛法後,對人生真理有所覺悟,發心修行, 希望離苦得樂,以自己修行為主,教化眾生為次。









## 十善業道經的發起(一)



佛在娑竭羅龍宮,與八千位大比丘們,三萬二千尊大菩薩們一起。這時世尊,告訴龍王:

"一切眾生由於心念不同,所以造業也不同。因為這個原因,眾生按著內心趣向,隨之輪轉。

你看這法會中以及大海中的眾生,他們的形體、種類是否都各不相同?這一切無不是源於內心的善念或不善念。

心念產生了身業、語業、意業、並招致了這般結果。







## 十善業道經的發起(二)



所謂的心念,是由一切虚妄境界集合而起。心中仍有個'我'的。 眾生隨心念造業得果報,身形相貌也各不相同。 在這一切體貌的形成中,並沒有誰在創造什麼。所以一切如幻般的萬

像,都是緣於不可思議的自我業力。

有智慧的人知道這道理後,應當修習善業。由修善因緣,生出的身體、 環境等全都端正,令見者不生厭惡。





## 十善業道經的發起(三)



龍王你看,佛身體是從百千億福德中生出,所以相貌處處莊嚴,光明顯曜,遮蔽住一切大眾。

菩薩們的身形,微妙、莊嚴、清淨。

這一切都是由於修習善業,集合了福德而生。

再觀看諸天龍八部眾,他們長相大有威勢,也是從善業福德中所生。今日大海中所有眾生的形象或有粗醜鄙陋,或大或小,都是源於各自心念。心念使身行、言語、意念造作了許多不善業。眾生隨此業力,各自遭報。





## 十善業道經的發起(四)



龍王, 你從今日起應當按這個道理修學。也要令眾生明白因果道理, 讓他們修習善業。

你對這個正見,要心不動搖。不要再墮落,中斷那應當恆久的堅持。你對一切播種福報處,要心生歡喜敬養。由此緣故,你們也會受到人天的尊敬供養。





### 十善業道經的發起(五)



龍王當知, 菩薩有一種法門, 能斷滅一切惡道之苦。是哪種法門呢? 就是不分畫夜地常常念想思惟, 觀察善法。令諸善法, 在念念之中不 斷增長, 就連一分一毫的不善, 也不容摻雜在其中。 由此緣故, 能立即永斷諸多惡趣, 圓滿成就善法, 常常得以親近諸佛

菩薩和其他聖眾。什麼是善法?

就是令眾生獲得人天身果報的法門。

聲聞菩提、獨覺菩提、無上菩提,都是依此法門為根本,得以成就的。

所以這個法門稱之為善法。這個法門,即是十善業道。

那么是哪十善呢?就是:能永離殺生、偷盜、邪淫、妄語、兩舌、

惡語、綺語、貪慾、嗔恚、邪見。



## 佛說十善業道經—經題(一)

#### 十善—

善法歸納為十個網領:

即身、口、意三業, 所行之十種良善的行為, 稱為十善;

反之,身、口、意三業,所行之十種惡行為,稱為十惡。

十善是:一不殺生、二不偷盜、三不邪淫、

四不妄言、五不綺語、六不惡口、七不兩舌、

八不貪, 對財、色、名、食、睡五欲, 不起貪染之心。

九不瞋,對違逆自己心意的人、事、環境不起怨恨之心。

十不癡, 對一切事物明達而不迷惑。





### 佛說十善業道經─經題(二)

業:從起心動念、言語造作,一切活動正在進行時是「事」,

事後所形成的結果或影響力稱之為「業」。

所以, 做好事叫善業, 不好的事叫惡業, 不善不惡者叫無記業。

道:從理上講是宇宙人生的大道。從事上講是對不同類別眾生、不同 根性程度的眾生,應機而說。

經:是釋迦牟尼佛所說的道理、方法,不受任何時間和空間的限制,

永遠是正確的人生知識、教科書。



## 十善業

一、永離殺生(不殺生)

二、永離偷盜(不偷盜)

三、永離邪淫(不邪淫)

四、永離妄語(不妄語)

五、永離兩舌(不兩舌)

六、永離惡語(不惡口)

七、永離綺語(不綺語)

八、永離貪欲(不貪)

九、永離嗔恚(不嗔)

十、永離邪見(不癡)

## 語四善

身三善┤









### 十善業 一身三善(一)

一、不殺生一慈悲平等, 尊重生命。

殺是殺害,生是生命,不殺、不殘害之生命,名為不殺生。

有命者,不得故殺。即對一切眾生,應一視同仁,勿殘殺加害。

因為佛教主張佛性平等,提倡慈悲為懷,尊重生命。

故釋尊以平等慈悲教義,倡導不殺生而仁愛。

儒家也曾説:"聞其聲,不忍食其肉。"儒家不言佛性,也是

出於仁愛,而憐憫被殺害的眾生。

除了不直接或間接殺生之外,還應該盡力保護所有的生命。





### 十善業 一身三善(二)

- 二、不偷盜—正確的價值觀。 不是自己應得的,不要據為己有。君子愛財取之有道。 除了不貪財、不盜竊之外,還應該積極救濟貧困,孝養父母, 供養三寶。
- 三、不邪淫一合法婚姻的男女關係之外,不應有苟且的性行為。 除了節制過份的情欲之外,應該多參與有益身、心的活動, 多看題材健康的書籍和電影,以培養高尚的品格。

能夠實踐身三善,自然會愛護眾生,成為一個行為端正,可以信賴的正人君子。







### 十善業 一語四善(一)

四、不妄語—不說謊,不偽證。 除了免說謊及作誇大的言詞以外,還應該把自己的學問知識乃至 佛教的道理為人宣講。

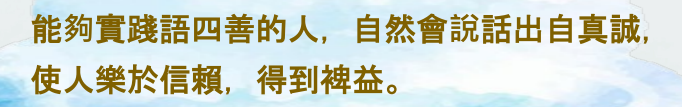
五、不兩舌—不挑撥離間,不搬弄是非,破壞人和人之間的感情。 即是不挑撥離間,也不搬弄是非,不揭發別人的私隱;而要化解 仇怨,多說彌補感情的話。



### 十善業 一語四善 (二)

六、不惡口一不以惡毒話,粗言穢語罵人。 即是不詛咒別人,也不用惡毒的話去罵人。說話的語氣要溫和, 勸導別人要婉轉。

七、不綺語—即花言巧語,輕浮無禮的話,導人生諸邪念, 或出言戲弄,胡亂開口,以為取樂,都叫做綺語。 即是不說無意義、戲弄別人的話;而要說恰當、讚賞和鼓勵別人的話。



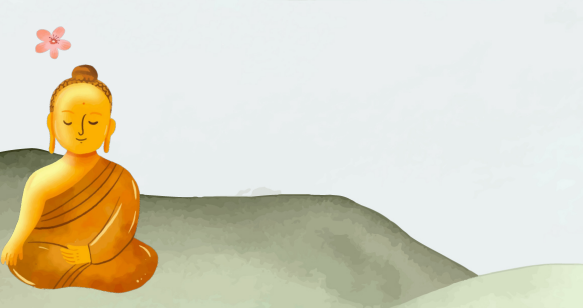




## 十善業 一意三善(一)

八、不貪一不非份貪取,或貪求無厭,應學少欲知足。 即是不貪非份的財物,甚至對名、利也不貪戀,培養樂善好施的性格。

九、不嗔—不惱怒,不怨天尤人,凡事作退一步想。 即是心中不動怒,不懷恨別人,進一步對人要寬恕,要有慈悲心。







## 十善業 一意三善(二)

十、不邪見一凡事以智慧觀察,不昧於事理。 即是心不愚昧,不為事物的外表所迷惑而起顛倒錯覺。待人處事, 要有冷靜的頭腦。

能夠實踐意三善的人, 自然會大公無私, 有容人之量, 懂得分別是非邪正。







實踐十善的人, 現生固然得人尊敬, 來生更得人、天樂果; 行十惡的人, 現生令人憎厭, 將來還要墮入三惡道受苦。 總之, 行十善, 對人、對己、對今生、對來生都有益處。







## 十善業

### 身三善

永離殺生 (不殺生)

永離偷盜 (不偷盜)

永離邪淫 (不邪淫)

永離妄語(不妄語)

永離兩舌(不兩舌)

永離惡語 (不惡口)

永離綺語 (不綺語)

永離貪欲 (不貪)

永離嗔恚 (不嗔)

永離邪見 (不癡)

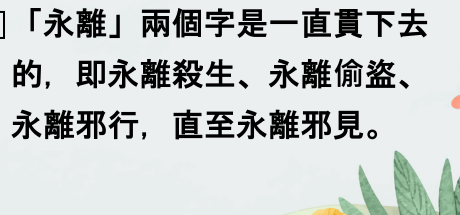
□本經用「永離」二字是一直持 續下去的, 即不間斷的, 是強 調十惡之事不可做。

的, 即永離殺生、永離偷盜、



意三善

語四善





### 十善是德育的基礎

- □阿難陀曾問釋尊,身、口、意三業,何者為重?
- □佛回答:「意業為首,次口業,再次為身業。」
- □阿含經有偈云:「諸惡莫作, 眾善奉行, 自淨其意, 是諸佛教。」 由此可知淨意正心, 是最重要的。
- □身語意是「業」的發動處,要使身語意時時存善去惡,即能造成善業,自利利人。反之亦然。







### 十善是德育的基礎

- □太虚大師說:「仰止唯佛陀,完成在人格,人成即佛成,是名真現實。」
- □依止佛陀的真理,修習智德,培養健全的人格,才是學佛的真義。
- □人天乘正法,便是健全人格,使人達到完美品德的教法。
- □人人奉行五戒十善業道,一方面制止外在的惡行,一方面淨化內心的善行,以達到建立人間淨土。







願以此功德 普及於一切 我等與眾生 皆共成佛道





